1] L’'Homme, le Chameau et les Signes de la Création

[T] Sommaire

¢ Introduction

e 1. L’'homme et |la terre : une origine commune

e 2. Le chameau et le feu : une nature ardente

¢ 3. Viande, urine et lait : un statut a part

e 4. Chameau, Iblis et rupture du pacte

e 5. 36 - 37 : pacte invisible et signe visible

e Conclusion

Introduction

Le Coran ne demande pas une foi aveugle. |l appelle a observer, réfléchir et comprendre.
Il invite 'homme a regarder la création comme un ensemble de signes (ayat), visibles et invisibles, spirituels

et matériels.
Parmi ces signes, deux créatures occupent une place singuliere :

e I’lhomme, créé d’argile,

e le chameau, explicitement cité comme objet de contemplation.

[ A travers eux, se dessine une cohérence profonde entre origine, nature, fonction, et méme

structure biologique, jusque dans le code génétique.

Cet article propose une lecture croisée entre révélation, symbolique et science moderne, sans forcer le

texte, mais en suivant les indices qu'il donne.

1. L’homme et la terre : une origine commune

Le Coran est clair et répétitif sur ce point :

« Nous avons créé I’homme d’un extrait d’argile » (23:12)

PhiWiki - Science Univers ¢ Page 1/5



Loin d’'étre une simple image poétique, cette affirmation trouve un écho direct dans la biologie moderne.
Le corps humain est composé majoritairement d’éléments que I'on retrouve dans la terre :

e oxygene, carbone, hydrogéne, azote,
e calcium, phosphore,

e ainsi que fer, magnésium, potassium, sodium.
Ces mémes éléments constituent I'argile et le sol terrestre.
([0 Autrement dit, I’lhomme est de la terre organisée.

La science décrit ce que la révélation avait déja annoncé : une matiere humble, structurée, mise en

mouvement par une volonté supérieure.

Sur le plan spirituel, ce lien fonde une legon essentielle :

e ’homme n’est ni autonome, ni autosuffisant,
e il dépend du sol pour vivre, s’en nourrir,

e et il y retournera a la mort.

L'argile n’est pas seulement une origine matérielle, c’est un rappel d’humilité.

2. Le chameau et le feu : une nature ardente

A propos du chameau, le Coran pose une question directe :

« Ne regardent-ils donc pas les chameaux, comment ils ont été créés ? » (88:17)

Pourquoi le chameau ?

Parce que sa physiologie est unique.

e il survit dans des conditions extrémes,
e grace a un métabolisme fondé sur la combustion interne,

e il stocke de la graisse dans sa bosse et la transforme en énergie et en chaleur.

I vit littéralement de ce qu’il brale en lui-méme.

Dans la tradition prophétique, le chameau est explicitement rapproché des shayatin dans plusieurs hadiths

authentiques. Le Prophete [ a dit:

« Les chameaux ont été créés des shayatin, et certes derriére chaque chameau se trouve un shaytan. »

(rapporté par Ahmad, Ab( Daw{d - jugé authentique par plusieurs savants)

PhiWiki - Science Univers ¢ Page 2/5



Et il a également dit :

« Ne priez pas dans les enclos des chameaux, car ils ont été créés des shayatin. »

(Muslim)

Ces textes ne signifient pas que le chameau serait mauvais ou impur, mais qu’il porte une nature ardente,

énergique, instable, proche symboliguement de celle du feu, qui est aussi la matiere de création des djinns :

« Il a créé les djinns d'un feu sans fumée. » (55:15)

Cela explique pourquoi le chameau est traité différemment dans la Sunna, non par rejet, mais par

reconnaissance de sa nature particuliere.

Le feu, dans la révélation, n’est pas seulement destructeur. Il est aussi énergie, transformation, épreuve.

Le chameau devient ainsi un symbole vivant de cette dimension.

3. Viande, urine et lait : un statut a part

Le chameau ne se distingue pas seulement par sa nature, mais aussi par ce qu'’il produit.

La viande de chameau et les ablutions

Il est authentiquement rapporté que le Prophéte [] a été interrogé :
« Devons-nous faire les ablutions apres avoir mangé de la viande de chameau ? »
Il répondit : « Oui. »
Et on lui demanda : « Et apres la viande de mouton ? »

Il répondit : « Non. »

(Muslim)

Sur cette base, les savants ont divergé :

o Hanbalites et une partie des anciens : obligatoire, par obéissance directe a I'ordre prophétique.

o Hanafites, Malikites, Shafi‘ites : non obligatoire (recommandé ou abrogé), tout en

reconnaissant la singularité du chameau.

(1] Dans tous les cas, cette divergence elle-méme montre que la viande de chameau n’est pas traitée

comme les autres viandes, et qu’elle appelle a une vigilance spirituelle ou rituelle.

L’urine de chamelle

Son urine, prescrite dans un hadith authentique comme reméde, a longtemps surpris :

PhiWiki - Science Univers ¢ Page 3/5



Le Prophéte ] recommanda a des malades de boire du lait et de I'urine de chamelles, et ils furent guéris.

(al-Bukhari, Muslim)
Les savants ont divergé sur son statut juridique (pure ou impure), mais aucun ne nie son usage thérapeutique
lorsqu’il est prescrit.
e aujourd’hui, la science étudie ses enzymes, sels et anticorps,

e avec des pistes sur des effets antibactériens et anticancéreux.

Ce que la médecine prophétique avait indiqué par révélation commence a étre compris par la recherche.

Le lait de chamelle

Quant au lait de chamelle, il est reconnu comme un aliment exceptionnel :
e riche en vitamine C,
e riche en protéines immunitaires,
e contient des molécules proches de I'insuline,

e utile dans le diabéte, I'immunité, et certaines maladies chroniques.

Ici encore, la révélation précede la science.

4. Chameau, lblis et rupture du pacte

La sourate Ya-Sin (36) est centrale. Elle rappelle explicitement le pacte originel :
« Ne vous ai-Je pas engagés, 0 fils d’Adam, a ne pas adorer Satan ? »

C'est dans cette sourate que le réle d’Iblis est clarifié : détourner, entrainer, faire dévier.
La surgit une lecture symbolique puissante :

¢ IBL (loJ) désigne les chameaux, les porteurs de charges.
e Le chameau transporte physiquement.

e Iblis, Iui, transporte spirituellement.

Il charge les hommes de désirs, d’illusions, d'orgueil, et les emmeéne vers la mauvaise destination. La ou

le chameau peut mener a I'oasis ou au salut, Iblis méne a I’égarement.

Cette lecture n’est pas une étymologie académique stricte, mais une méditation cohérente, en accord avec le

role que le Coran attribue a Satan : celui qui détourne du pacte.

PhiWiki - Science Univers ¢ Page 4/5



5. 36 - 37 : pacte invisible et signe visible
La cohérence devient encore plus frappante lorsqu’on observe la succession des sourates :

e 36 - Ya-Sin : rappel du pacte, avertissement contre Iblis.

e 37 - As-Saffat : les anges et les prophétes alignés, I'ordre divin, la victoire de la vérité.

Or, biologiquement :

e L’homme posséde 23 paires de chromosomes.

e Le chameau en possede 37 paires.
[[J Le chameau, signe visible de la création, porte dans son code génétique le nombre méme de la
sourate qui suit I'appel du pacte. Comme si le texte disait : aprés I'avertissement spirituel (36), regardez
le signe concret dans la création (37).

Ce n’est pas une preuve mathématique, mais une harmonie de sens, conforme au verset :

« Nous avons créé toute chose avec mesure » (54:49)

Conclusion

Cet ensemble de correspondances n’est ni le fruit du hasard, ni une surinterprétation gratuite. Il révele une

architecture du sens :

e L’homme vient de la terre, et sa biologie le confirme.

e Le chameau est lié au feu, et sa physiologie l'illustre, appuyée par la Sunna.

Iblis rompt le pacte et entraine les hommes, comme un transporteur vers la perdition.
e Les sourates 36 et 37 articulent I'invisible (le pacte) et le visible (les signes dans la création).

e La science moderne ne contredit pas la révélation : elle en éclaire les contours.

Le Coran ne demande pas seulement de croire.

Il demande de regarder, de comprendre, et de choisir.

PhiWiki - Science Univers
Pour la vérité, par la vérité, dans la vérité.

Wa Allahu a'lam (Et Allah est le plus Savant)

PhiWiki - Science Univers ¢ Page 5/5



